
2026년 국제 중국어 특별 집회 표어

욥기는 육십육 권으로 된 성경이 오직 한 가지를 위해 있음을 계시하는데, 
이것은 하나님께서 그리스도 안에서 그 영에 의해 그분 자신을 우리 안에 분배하심으로 
우리의 생명과 본성과 모든 것이 되심으로써 우리가 그리스도를 살고 표현하는 것이다. 

이것이 우리의 생활을 지배하는 원칙이 되어야 한다.

노아는 하나님을 믿었고, 하나님과 동행했으며, 
하나님을 기쁘시게 했고, 하나님의 온 존재를 누렸다.

돌과 산인 단체적인 그리스도, 신랑과 신부, 
하나님의 호흡을 가진 하나님의 단체적인 사람은 

그분의 입에서 나오는 호흡, 곧 칼로 
적그리스도와 그의 군대를 산산이 부수고 멸절할 것이다.

그리스도 안에서 하나님은 사람 안으로 조성되시고 
사람은 하나님 안으로 조성되었으며, 

하나님과 사람은 함께 연합되어 
하나님-사람이라 불리는 한 실체가 되었다.

© 2025 Living Stream Ministry



2026년 2월 13일부터 15일까지 열리는
국제 중국어 특별 집회 메시지 개요

전체 주제:
노아와 다니엘과 욥 — 하나님의 경륜을 이루도록

생명의 노선에서 이기는 생활을 하는 본들

메시지 1

시대를 바꾸도록 시대의 이상에 따라 생활하고 일함

성경: 겔 14:14, 20, 창 6:8, 마 24:37-39, 단 2:34-35, 욥 42:5-6

Ⅰ. 노아와 다니엘과 욥은 우리가 어떻게 하나님의 경륜을 이루도록 생명의 노선에서 이기는 생활을 할 수
있는지를 계시하는 본들이다. 그 길은 시대를 바꾸도록 시대의 이상에 따라 생활하고 일하는 것이다
— 겔 14:14, 20, 창 2:9, 계 2:7, 22:1-2, 마 24:37-39, 45-51, 단 2:34-35, 행 26:19, 딤후 4:8.

Ⅱ. 노아와 다니엘과 욥의 생활은 삼일 하나님께서 그분의 영원한 경륜을 이루시도록 그분 자신을 그분께
선택받고 구속받은 사람들 안으로 분배하시고 일해 넣으시는 것을 계시한다. 성경 전체는 통제하는 원
칙에 따라 기록되었는데, 그 원칙은 바로 우리가 삼일 하나님을 체험하고 누리고 표현함으로 그분의
신성한 경륜을 이루도록, 삼일 하나님께서 그분 자신을 우리 안으로 분배하시는 것이다 — 비교 딤전
1:3-4, 엡 3:2, 벧전 4:10, 시 36:8-9, 고후 13:14, 엡 3:16-19.
A. 노아에게서 우리는 (무지개로 상징된) 영원한 언약을 지키시는 신실하신 아버지 하나님을 본다. 그분

의 영원한 언약은 그분의 영원한 경륜으로서 모든 것을 포함하신 그리스도를 의와 거룩함과 영광으로
그분께 선택받은 사람들 안으로 분배하여, 그들을 통해 그리스도의 온 존재가 지혜롭게 전시되게 하는
것이다 — 창 3:24, 9:8-17, 겔 1:26-28, 36:22-38, 마 26:28, 히 8:8-12, 고전 1:9, 24-30, 2:9-10,
엡 2:10, 5:25-27, 계 4:3, 21:18-20.

B. 다니엘에게서 우리는 아들 그리스도께서 하나님의 움직임의 중심과 전부이시라는 것과 하나님의 영
원한 경륜의 목표가 단체적인 그리스도, 곧 이기는 이들과 함께하시는 그리스도를 얻는 것임을 본다.
단체적인 그리스도는 하나님의 시대적인 도구인 산산이 부수는 돌로서 이 시대를 종결하고 온 땅을
채우는 큰 산이 되어, 온 땅을 하나님의 왕국이 되게 한다 — 단 2:31-45, 7:13-14, 10:4-9, 욜 3:11,
계 12:1-2, 5, 11, 19:7-21.

C. 욥에게서 우리는 영 하나님께서 그분의 연인들을 성령의 새롭게 하심에 의해 변화의 과정을 거치도
록 이끄시는 것을 본다. 그분의 연인들은 하나님을 봄으로써 하나님을 얻고 하나님에 의해 변화되어,
하나님의 단체적인 표현 곧 하나님의 영광을 위해 신격에서는 아니지만 생명과 본성과 외양에서 하
나님이 됨으로써 하나님의 마음에 있는 것을 이루어 낸다 — 욥 10:13, 42:5-6, 엡 3:9, 마 5:8, 고후
3:16-18, 딛 3:5, 고전 10:31, 엡 3:20-21, 계 21:10-11.

Ⅲ. “그러나 노아는 여호와 앞에 은총을 입었다.” — 창 6:8.
A. 노아의 생활과 일은 은혜가 타락한 사람들을 위해 얼마나 많은 것을 이룰 수 있는지 계시해 준다. 은

혜는 우리의 짐을 짊어지는 분이신 놀라우신 그리스도로서, 우리 안에서 우리를 대신하여 우리의 누
림을 위해 모든 것을 한다 — 창 6:1-14, 마 24:37-39, 고후 12:7-9.
1. 육체는 마귀의 임재이고, 은혜는 하나님의 임재이다. 우리가 사탄의 임재에 맞서려면, 우리에게

하나님의 임재가 필요하다 — 창 6:3, 8, 롬 7:17-21, 히 4:16, 고전 15:10.



2. 은혜의 산물은 의이다. 은혜의 능력, 은혜의 힘, 은혜의 생명에 의해 우리는 하나님께 올바를 수
있고, 서로에게 올바를 수 있으며, 심지어 우리 자신에게 올바를 수 있다 — 롬 5:17, 21, 벧후 2:5.

B. 노아는 신성한 경륜을 수행하기 위해 하나님과 동행하며 방주를 건조했다 — 창 6:8-22, 히 11:7, 벧전
3:20-21, 마 16:18.
1. 성경에 나오는 하나님의 첫 번째 건축물은 노아의 방주이다. 노아의 방주는 하나님과 사람으로 이

루어진 건축물이신 그리스도를 상징한다. 하나님의 건축물은 하나님-사람이다 — 요 1:14, 2:19,
고전 3:9, 16-17, 계 21:2, 22, 엡 2:22, 시 27:4.

2. 방주를 건조하는 것은 그리스도의 풍성의 요소를 건축 재료로 하여 단체적인 그리스도, 곧 그리
스도의 몸인 교회를 건축하는 것의 예표이다 — 마 16:18, 고전 3:9-12상, 엡 3:8-10, 4:12.

3. 방주의 세 층은 우리의 체험에 따른 삼일 하나님을 상징한다. 제일 낮은 층으로 상징되시는 그 영
은 우리를 아들께로 이끄시고(벧전 1:2, 요 16:8, 13-15), 아들은 우리의 체험에서 우리를 더 높이
아버지께로 이끄신다(요 14:6, 엡 2:18, 요일 1:5, 4:8).

4. 방주의 셋째 층에는 하늘을 향해 오직 하나의 창문만 있었는데, 이것은 하나님의 건축물인 교회
안에는 하나의 신약 사역을 통해 주어지는 오직 하나의 계시와 하나의 이상이 있다는 것을 의미
한다 — 창 6:16, 행 26:19, 잠 29:18상, 딤전 1:3-4, 고후 3:6-9, 4:1.

Ⅳ. 다니엘은 우리가 반드시 시간을 아껴 하나님의 최고의 보배이신 그리스도를 누려야 함을 우리에게 보
여 준다. 이렇게 그리스도를 누릴 때, 우리는 그분으로 조성되어 하나님의 개인적인 보물인 보배로운
사람들, 심지어 보배 자체가 된다 — 단 9:23, 10:11, 19, 벧전 2:7, 출 19:4-6.
A. 탁월하신 그리스도는 다니엘에게 최고로 보배로운 한 사람으로 나타나셨는데, 이것은 다니엘에게 감

상과 위로와 격려와 희망과 안정을 주시기 위해서였다 — 단 10:4-9.
1. 그리스도는 포로 되어 있는 그분의 선민을 돌보시기 위해 세마포 겉옷으로 상징된, 인성을 지니

신 제사장으로 나타나셨다 — 단 10:5상, 출 28:31-35.
2. 그리스도는 모든 백성들을 다스리시기 위해 금띠로 상징된, 신성 안에 있는 왕의 직분을 가지시

고 다니엘에게 나타나셨다 — 단 10:5하.
3. 그리스도는 하나님의 백성이 귀하게 여기도록, 녹주석 같은 그분의 몸으로 상징된, 보배로움과 존

엄함을 지니시고 나타나셨다. ‘녹주석’에 해당하는 히브리어 단어는 청록색이나 황색 빛의 보석을
가리킬 수 있는데, 이것은 체현되신 그리스도께서 신성하시고(황색) 생명으로 충만하시며(녹색)
하늘에 속하심(청색)을 상징한다 — 단 10:6상.

4. 그리스도는 또한 번개의 모습 같은 그분의 얼굴로 상징되는 것처럼, 그분의 백성에게 빛을 비추
시기 위해서 광채를 지니시고 나타나셨으며(단 10:6상), 횃불 같은 그분의 눈으로 상징되는 것처
럼, 살피시고 심판하시기 위한 빛 비추는 시선을 지니시고 나타나셨다(6상절).

5. 그리스도는 광낸 놋이 빛나는 것 같은 팔과 발로 상징된, 빛나는 일과 움직임 가운데 나타나셨다
— 단 10:6하.

6. 그리스도는 무리의 소리와 같은 그분의 말소리로 상징된, 백성을 심판하시는 강한 말씀 가운데 나
타나셨다 — 단 10:6하.

B. 다니엘은 온 세계정세가 모든 것에서 그리스도께 으뜸의 위치, 첫째 위치를 드리기 위해 하늘들의 하
나님에 의해 하늘들의 통치 아래 있다는 계시를 받았다 — 단 2:34-35, 44-45, 7:9-10, 4:34-35, 골
1:15, 17-18, 계 2:4-5.

Ⅴ. “그때 여호와께서 … 욥에게 응답하여 말씀하셨다.”(욥 38:1), “그러자 욥이 여호와께 응답하여 말하였
다.”(42:1), “여호와께서 욥을 사로잡혔던 데서 돌아오게 하시고”(10상절).



A. 욥의 친구들의 논리는 선과 악의 지식나무의 노선에 따른 것이었다. 그들은 욥이 겪는 고통이 하나님
의 심판의 문제라고 생각했다. 하지만 욥이 겪는 고통은 하나님께서 욥을 얻으심으로 욥이 하나님을
더 얻을 수 있게 하시려고 하나님께서 욥을 소모되게 하는 것이었다 — 욥 9:15, 11:12, 13:4, 빌 3:8,
12-13.
1. 욥에 대한 하나님의 의도는 스스로 온전하고 올곧았던 타고난 욥을 허물어뜨리심으로써 하나님

의 본성과 속성들로 새롭게 된 욥을 건축하시는 것이었다 — 욥 1:1, 딛 3:5.
2. 하나님의 의도는 욥이 하나님을 더 깊이 추구하도록 이끄심으로, 욥이 자신의 인간 생명에 부족

한 것이 하나님 자신이라는 것을 깨닫고서 하나님을 추구하고 얻으며 표현하게 하시는 것이었다
— 골 2:19.

3. 하나님의 의도는 욥을 생명나무의 노선 안에 두셔서 욥을 하나님의 사람이 되게 하시는 것이었다
— 창 2:9, 딤전 6:11, 딤후 3:17, 엡 3:14-21.

B. 욥기는 육십육 권으로 된 성경이 오직 한 가지를 위해 있음을 계시하는데, 이것은 하나님께서 그리스
도 안에서 그 영에 의해 그분 자신을 우리 안에 분배하심으로 우리의 생명과 본성과 모든 것이 되심으
로써 우리가 그리스도를 살고 표현하는 것이다. 이것이 우리의 생활을 지배하는 원칙이 되어야 한다
— 욥 10:13, 엡 3:9, 빌 3:8-9, 엡 1:22-23, 2:15, 계 21:2.

C. 이 원칙에 따라 생활하고 일하는 길은 우리의 영을 사용함으로 그 영에 의해, 그 영과 함께, 그 영 안
에서, 그 영을 통해 존재하고 모든 것을 하는 것이다 — 갈 5:25, 롬 8:4, 빌 3:3, 계 2:7, 22:17상.

© 2026 Living Stream Ministry



메시지 2

노아가 따른 생명의 노선 — 
시대를 바꾸는 생활과 일

성경: 창 6:5-14, 히 11:7

Ⅰ. 노아는 하나님을 믿었고, 하나님과 동행했으며, 하나님을 기쁘시게 했고, 하나님의 온 존재를 누렸다.
A. 사탄이 사람을 극도로 부패시켰기 때문에, 하나님은 그분 자신의 목적을 위하여 창조하신 사람을 멸

망시키기로 결정하셨다.
B. 그러므로 하나님은 패배하신 것처럼 보였다. 하지만 ‘그러나 노아는’이라는 말은 하나님께서 사람에

대해 가지셨던 원래의 목적을 계속하여 수행해 나가실 수 있도록 그분께 길을 마련해 드리는 주권적
인 요인이 있었음을 우리에게 보여 준다.

C. 노아의 생활과 일을 통하여 하나님은 그분의 원수를 이기셨고 시대를 바꾸셨다.

Ⅱ. 노아의 생활은 시대를 바꾸는 생활이었다 — 비교 빌 1:19-21상.
A. 시대를 바꾸는 생활은 조상들의 경건한 길들을 물려받는 생활이다.

1. 노아는 아담이 취한 구원의 길을 물려받아, 여자의 씨이신 그리스도에 관한 약속을 받았고 하나
님을 만족하시게 하는 의이신 그리스도로 자신을 덮었다 — 창 3:15, 20-21, 비교 사 12:2.

2. 노아는 아벨이 취한 제물을 드리는 길을 물려받았다. 그 길은 우리의 죄들에 대한 희생 제물만이
아니라 하나님을 기쁘시게 하는 예물이신 그리스도를 하나님께 드리는 길이다 — 창 4:4.

3. 노아는 에노스가 취한 여호와의 이름을 불러 그분의 온 존재를 누리는 길을 물려받았다 — 창
4:26, 렘 33:3, 롬 10:12, 딤후 2:22.

4. 노아는 에녹이 취한 하나님과 동행하는 길을 물려받았다. 하나님과 동행하는 것은 하나님을 우리
의 중심과 모든 것으로 취하여, 하나님을 따라 하나님과 함께 살고 모든 일을 하는 것이다 — 창
5:22-24, 히 11:5-6, 고후 5:4, 9, 14-16, 6:1.

B. 하나님은 노아가 살던 부패한 시대의 실지 상황을 노아에게 보여 주셨다 — 창 6:3, 5, 11, 13, 마
24:37-39, 딤후 3:1-5.

C. “ ‘그러나 노아는’ 여호와 앞에 은총(은혜)을 입었다.” — 창 6:8.
1. 사탄이 힘을 다해 상황을 망쳐 놓았을 때, 하나님 앞에서 은혜를 입어 시대를 바꾼 몇몇 사람들이

항상 있었다 — 비교 단 1:8, 9:23, 10:11, 19.
2. 창세기를 기록한 주된 목적은 타락을 보여 주는 것이 아니라, 하나님의 은혜가 타락한 사람들을

위해 얼마나 많은 것을 할 수 있는지를 보여 주는 것이다.
a. 은혜란 우리의 누림을 통해 우리에게 모든 것이 되시고 우리 안에서, 우리를 통해서, 우리를

위해서 모든 것을 하시는 하나님 자신 곧 하나님의 임재이다 — 요 1:14, 16-17, 계 22:21.
b. 은혜이신 주님에 대한 누림은 그분을 사랑하는 사람들과 함께한다 — 엡 6:24, 요 21:15-17.
c. 우리는 우리 사람의 영을 사용함으로써 삼일 하나님의 풍성한 공급인 주 예수 그리스도의 은

혜를 누린다 — 히 10:29하, 갈 6:18, 빌 4:23, 몬 25, 딤후 4:22.
d. 하나님의 말씀은 은혜의 말씀이다 — 행 20:32, 골 3:16, 비교 렘 15:16.
e. 우리는 하나라는 터 위에서 성도들과 함께 모일 때 생명의 은혜이신 과정을 거치신 삼일 하나

님을 체험한다 — 시 133:3, 벧전 3:7, 행 4:33, 11:23.
f. 우리는 고난과 시련 속에서도 증가하며 모든 것을 충족하는 우리의 은혜이신 주님을 체험할

수 있다 — 고후 12:9.



g. 우리는 주님의 은혜의 능력으로 주님을 위해 수고해야 한다 — 고전 15:10, 58, 3:12.

h. 우리는 하나님의 다양한 은혜를 맡은 선한 청지기들이 되어야 한다 — 벧전 4:10, 엡 3:2, 고후
1:15, 엡 4:29.

i. 은혜의 능력과 은혜의 힘과 은혜의 생명에 의해 우리는 하나님께 올바를 수 있고 서로에게 올
바를 수 있다. 은혜는 의를 산출한다 — 히 11:7, 롬 5:17, 21.

Ⅲ. 노아의 일은 시대를 바꾸는 일이었다 — 고전 3:9, 고후 6:1, 마 16:18, 고전 3:12.
A. 하나님은 노아에게 모든 것을 포함한 계시, 더 전진된 계시, 곧 방주를 건조하라는 계시를 주셨다. 이

방주는 하나님께서 부패한 세대를 종결하시고 새로운 시대를 이끌어 오실 수 있게 하는 길이었다.
1. 방주는 그리스도의 예표(벧전 3:20-21)인데, 방주로 예표되시는 그리스도는 개인적인 그리스도

일 뿐 아니라 단체적인 그리스도인 교회이다. 교회는 그리스도의 몸이자 새사람이며, 새 예루살
렘으로 완결된다(마 16:18, 고전 12:12, 엡 2:15-16, 골 3:10-11, 계 21:2).

2. 방주를 건조하는 것은 단체적인 그리스도를 건축하는 것을 보여 주는 예표이며, 이 단체적인 그
리스도는 하나님과 함께 일하는 사람들에 의해 그리스도의 풍성의 요소를 건축 재료로 하여 건축
된다 — 고전 3:9-12상, 엡 4:12, 2:22.

3. 이러한 건축은 그리스도를 사람들 안으로 일해 넣음으로 그리스도에 의해 그들을 함께 건축하여,
그들을 육체 안에서의 하나님의 나타나심이 되게 한다 — 딤전 3:15-16.
a. 우리의 일에서 가장 중요한 방면은 건축하시고 건축되신 하나님을 다른 이들 안으로 공급함으

로, 삼일 하나님께서 그분 자신을 그들의 존재 안으로 건축하실 수 있게 하는 것이다 — 마
16:18, 엡 2:21-22, 3:17상, 고전 14:4하.

b. 우리는 한 가지 것을 실행해야 하는데, 그것은 바로 과정을 거치시고 완결되신 삼일 하나님을
다른 이들 안으로 공급함으로 하나님께서 그분 자신을 그들의 속사람 안으로 건축하실 수 있
도록 하는 것이다. 우리는 우리가 이러한 방식으로 일하도록 주님께서 우리에게 가르쳐 주시
기를 기도해야 한다 — 고후 13:14, 고전 3:9상, 10, 12, 롬 11:36.

B. 교회를 건축하고 교회생활 안으로 들어옴으로써 우리는 하나님께서 대환난을 통하여 오늘날의 악한
세대에 집행하실 심판에서 구원받고 그 세대에서 분별되어, 새로운 시대 곧 천년왕국의 시대 안으로
이끌릴 것이다 — 히 11:7, 마 24:37-39, 눅 17:26-27.

© 2026 Living Stream Ministry



메시지 3

다니엘과 그의 동반자들에게서 볼 수 있는 
이기는 이들의 승리

성경: 단 1-6장

Ⅰ. 우리는 주님의 회복의 원칙을 ‘다니엘과 그의 동반자들(하나냐와 미사엘과 아사랴)’에게서 볼 수 있다.
그들은 하나님과 절대적으로 하나 되어 사탄의 책략에 맞서 승리한 이기는 이들이었다 — 단 2:13, 17,
비교 계 17:14, 마 22:14.
A. 느부갓네살은 다니엘과 그의 동반자들을 마귀적으로 유혹하면서, 그들이 하나님께 속하였음을 나타

내는 그들의 이름을, 우상들과 하나 되게 만드는 이름으로 바꾸었다 — 단 1:6-7.
B. ‘하나님은 나의 심판자이시다’를 의미하는 다니엘이라는 이름은 ‘벨(바빌론 신)의 왕자’ 혹은 ‘벨이 총

애하는 사람’을 의미하는 벨드사살로 바뀌었다 — 사 46:1.
C. ‘야(여호와)께서 은혜롭게 주셨다’ 혹은 ‘야께 은총 입은 사람’을 의미하는 하나냐는 ‘태양신에게서 깨

우침을 얻었다’를 의미하는 사드락으로 바뀌었다.
D. ‘누가 하나님과 같은가?’를 의미하는 미사엘은 ‘누가 사크 여신과 같을 수 있는가?’를 의미하는 메삭으

로 바뀌었다.
E. ‘야께서 도우셨다’를 의미하는 아사랴는 ‘불의 신 느고의 신실한 종’을 의미하는 아벳느고로 바뀌었다.

Ⅱ. 다니엘과 그의 동반자들은 귀신적인 음식에 맞서 승리했다 — 단 1장.
A. 느부갓네살의 마귀적인 유혹은 먼저 하나님의 패배한 선민 가운데 네 명의 명석한 젊은 후손 곧 다니

엘과 그의 세 동반자를 꾀어서, 부정한 음식 곧 우상들 앞에 바쳐진 음식을 먹게 하여 그들을 더럽히
는 것이었다.

B. 다니엘과 그의 동반자들이 그 음식을 먹었다면, 더럽혀진 것을 받아들이고 우상들을 받아들여 사탄과
하나가 되었을 것이다 — 비교 고전 10:19-21.

C. 다니엘과 그의 동반자들이 느부갓네살의 부정한 음식을 거절하고 채식을 선택했을 때(단 1:8-16), 원
칙상 그들은 선과 악의 지식나무를 거절하고(비교 창 3:1-6), 그들을 하나님과 하나 되게 하는 생명나
무를 받아들인 것이다(비교 창 2:9, 16-17).

D. 주님의 회복은 교회를 건축하기 위해 예수님을 먹는 것을 회복하는 것이다 — 창 2:9, 16-17, 계 2:7,
17, 3:20.

E. 우리는 예수님의 말씀을 먹음으로써, 그리고 사람들을 접촉하는 데 주의하고 순수한 마음으로 그분을
부르는 이들과 함께함으로써 예수님을 먹을 수 있다 — 렘 15:16, 딤후 2:22, 고전 15:33, 잠 13:20.

Ⅲ. 다니엘과 그의 동반자들은 사람들이 거대한 인간 형상을 보지 못하게 하고 인간 역사 속에 있는 신성
한 역사인 산산이 부수는 돌을 보지 못하게 하는 마귀적인 눈멀게 함에 맞서 승리했다 — 단 2장.
A. 돌과 산인 단체적인 그리스도, 신랑과 신부, 하나님의 호흡을 가진 하나님의 단체적인 사람은 그분의

입에서 나오는 호흡, 곧 칼로 적그리스도와 그의 군대를 산산이 부수고 멸절할 것이다 — 단 2:34-35,
44-45, 살후 2:8, 계 19:11-21, 창 11:4-9, 비교 사 33:22.

B. 하나님의 건축물의 살아 있고 보배로운 돌, 기초 돌, 모퉁이 돌, 꼭대기 돌이신 그리스도는 보배이신
그분 자신을 우리에게 주입하시어, 우리를 그분의 건축물을 위한 살아 있고 보배로운 돌들로 변화시
키신다 — 벧전 2:4-8, 사 28:16, 슥 3:9, 4:7, 9-10.



Ⅳ. 다니엘과 그의 동반자들은 우상숭배에 대한 회유에 맞서 승리했다 — 단 3장, 비교 마 4:9-10.
A. 우리의 거듭난 영 안에 계신 참되신 하나님이 아닌 것은 무엇이든지 하나님을 대치하는 우상이다. 영

안에 있지 않거나 영에 속하지 않는 것은 무엇이든지 우상이다 — 요일 5:21.
B. 몸의 원수는 자기 유익, 자기 높임, 자기 영광, 자기 아름다움, 자기 힘으로 하나님을 대치하는 자아이

다. 몸 안에서, 몸을 위하여 우리는 자아를 부인하고, 우리 자신을 전파하는 것이 아니라 그리스도 예
수님께서 주님이심을 전파한다 — 마 16:24, 고후 4:5.

C. 다니엘의 동반자들은 진정으로 순교의 영을 가졌다. 그들은 목숨을 희생하면서까지 유일하신 하나님
이신 주님 편에 서고 우상숭배에 맞섰는데, 그 때문에 그들은 느부갓네살의 명령으로 이글거리는 불
가마에 던져졌다 — 단 3:19-23.

D. 느부갓네살이 불가마를 자세히 보았을 때, 그는 네 사람이 불 한가운데를 걸어 다니는 것을 보았다(단
3:24-25). 이 넷째 사람은 사람의 아들이신 뛰어나신 그리스도이셨는데, 이 그리스도는 이미 거기에
오시어 고난받고 박해받는 세 명의 이기는 이들과 함께하시며 그 불 속을 거닐기에 쾌적한 곳으로 만
드셨다.

E. 세 명의 이기는 이들은 하나님께 불가마에서 건져 주시기를 구할 필요가 없었다(비교 단 3:17). 사람
의 아들이신 그리스도, 곧 모든 일에서 하나님의 백성을 동정하실 수 있는 자격과 역량이 있으신 분
(히 4:15-16)께서 오셔서 그들의 동반자가 되셨고, 그분의 임재로 말미암아 고난의 환경을 쾌적한 상
황으로 바꾸심으로써 고난 중에 있는 그들을 돌보셨다.

Ⅴ. 다니엘과 그의 동반자들은 사람들이 하늘들의 하나님에 의한 하늘들의 통치를 못 보게 가로막는 덮개
에 맞서 승리했다 — 단 4장.
A. 그리스도를 으뜸이 되시게 하는 백성이 되도록 하나님께 선택받은 이들로서 우리는 그리스도를 으뜸이

되시게 할 목적으로 하나님의 하늘에 속한 다스림 아래 있다 — 단 4:18, 23-26, 30-32, 롬 8:28-29,
골 1:18하, 고후 10:13, 18, 렘 9:23-24.

B. “그분께서 교만하게 행하는 이를 낮추실 수 있으시기 때문이다.” — 단 4:37하.

Ⅵ. 다니엘과 그의 동반자들은 하나님 앞에서 방탕하게 행하며 그분의 거룩함을 모독한 결과에 대한 무지
함에 맞서 승리했다 — 단 5장.
A. 벨사살이 예루살렘에 있던 성전에서 하나님께 경배하는 데 사용된 그릇들을 가져다 우상들에 경배하

는 데 사용한 것은 하나님의 거룩함을 모독한 것이었다(단 5:4). 벨사살은 느부갓네살의 체험에서 교
훈을 얻었어야 했다(단 4:18-37). 그러나 그는 교훈을 얻지 못했고 결과적으로 해를 입었다(단 5:18,
20, 24-31).

B. “다니엘에게는 탁월한 영과 지식과 통찰력이 있어, 그가 꿈을 해몽하고 수수께끼를 풀며 난제(직역하
면 매듭)를 해결하였기 때문입니다.” — 단 5:12상.

C. “벨사살왕께서는 이 모든 것을 아시면서도 마음을 낮추시기는커녕 오히려 하늘들의 주님이신 분을 거
슬러 자신을 높이셨고, 하나님 집의 그릇들을 왕 앞에 가져오게 하시어 왕과 왕의 대신들과 아내들과
후궁들이 그 그릇들로 술을 마시셨으며, 은과 금과 놋과 쇠와 나무와 돌로 만든 신들 곧 아무것도 보
거나 듣거나 알지 못하는 것들을 찬양하셨습니다. 그러시면서 왕의 호흡을 손에 쥐고 계신 하나님, 왕
의 모든 길을 주장하시는 하나님은 존경하지 않으셨습니다.” — 단 5:22-23, 비교 20절.

Ⅶ. 다니엘과 그의 동반자들은 이기는 이들이 신실하게 하나님께 경배하는 것을 금지하는 간교함에 맞서
승리했다 — 단 6장.



A. 다니엘서 6장의 중심은 하나님의 경륜을 수행하기 위하여 사람이 기도하는 것이다. 다니엘은 사람이
할 수 없는 것을 하기 위해, 그리고 사람이 이해할 수 없는 것을 이해하기 위해 기도를 의지했다. 기도
하는 것 외에는 하나님의 경륜을 완전히 이루고 성취할 다른 길이 없다. 이것이 다니엘서 6장의 내재
적인 비밀이다.

B. 다니엘은 예루살렘을 향하여 창을 열고 하루에 세 번 기도했다. 그의 은혜로운 기도를 통하여 하나님
은 이스라엘을 그들의 조상의 땅으로 다시 데려오셨다(단 6:10, 비교 왕상 19:12, 18). 우리의 기도가
하나님의 영원한 경륜 안의 목표인 (거룩한 땅으로 예표되신) 그리스도와 (거룩한 성으로 예표된) 하
나님의 왕국과 (성전으로 예표된) 하나님의 집을 향할 때, 하나님은 우리의 기도를 들으실 것이다 —
왕상 8:48-49.

© 2026 Living Stream Ministry



메시지 4

욥과 두 나무

성경: 창 2:9, 17, 계 22:1-2, 14, 욥 1:1, 2:3, 42:1-6

Ⅰ. 신성한 계시에는 두 나무, 두 근원, 두 길, 두 원칙, 두 완결이 있다.
A. 두 나무.

1. 생명나무는 사람과 하나님의 관계에서 사람에게 생명이 되시는 삼일 하나님을 상징한다 — 창
2:9, 시 36:9상.

2. 선과 악의 지식나무는 사람이 하나님 앞에서 타락할 때 사람에게 죽음이 된 악한 자 사탄 마귀를
상징한다 — 창 2:17.

B. 두 근원.
1. 생명나무는 자신의 공급과 누림을 위해 생명이신 하나님을 추구하는 사람들의 근원이다 — 요 1:4,

15:1.
2. 선과 악의 지식나무는 죽음과 영원한 멸망에 이르게 하는 독인 사탄을 따르는 사람들의 근원이다

— 요 8:44.
3. 이 두 근원의 결과는 두 왕국, 곧 하나님의 왕국과 사탄의 왕국이다 — 마 21:43, 12:26, 골 1:13.

C. 두 길.
1. 첫 번째 길은 생명의 길 곧 비좁은 길이며, 사람들이 하나님을 찾고, 하나님을 얻으며, 하나님을

그분의 영원한 생명 안에서 공급으로 누리게 하는 길이다 — 마 7:14, 행 9:2, 16:17, 18:25-26,
벧후 2:15, 21.

2. 두 번째 길은 죽음과 선악의 길 곧 널찍한 길이며, 사람들이 사탄을 따라가 사탄의 자녀가 되게 하
는 길이다 — 마 7:13, 요일 3:10상.

D. 두 원칙.
1. 첫 번째 원칙은 생명의 원칙, 곧 하나님을 의지하는 원칙이다 — 요 15:5, 창 4:4.
2. 두 번째 원칙은 죽음과 선악의 원칙, 곧 하나님에게서 독립하는 원칙이다 — 렘 17:5-6, 창 4:3.

E. 두 완결은 사람들이 하나님과의 관계에서 취한 두 길의 최종 결과이다.
1. 하나님의 생명의 길의 완결은 생명수의 성인 새 예루살렘이다 — 계 21:2, 10-11, 22:1-2.
2. 죽음과 선악의 길의 완결은 불 못이다 — 계 19:20, 20:10, 14-15, 21:8.

Ⅱ. 하나님의 의도는 선과 악의 지식나무의 노선 안에 머무는 욥이 아닌, 생명나무의 노선 안에 머무는 욥
을 얻으시려는 것이었다.
A. 욥과 그의 친구들의 논리는 선과 악의 지식나무의 노선에 따른 것이었다 — 욥 2:11-32:1.
B. 욥은 자신의 친구들과 마찬가지로, 하나님의 경륜을 알지 못한 채 옳고 그름에 대한 지식에만 머물러

있었다 — 욥 4:7-8.
C. 욥과 그의 친구들은 선과 악의 지식나무의 영역에 있었다. 하나님은 그들을 그 영역에서 구출하여 생

명나무의 영역에 넣으려고 하셨다 — 욥 1:1, 2:3, 19:10.
D. 하나님께서 욥을 다루신 목적은 그를 선과 악의 길에서 생명의 길로 돌이키게 하여 하나님을 극도로

얻게 하시려는 것이었다 — 욥 42:1-6.

Ⅲ. 우리는 생명나무에 대한 이상, 곧 그리스도 안에서 우리의 음식이 되시는 하나님에 대한 이상이 필요
하다 — 창 2:9, 계 22:1-2, 14.



A. 생명나무는 생명이신 그분 자신을 음식의 형태로 그분께서 선택하신 사람들 안으로 분배하시는, 그리
스도 안에 계신 삼일 하나님을 상징한다 — 창 2:9.

B. 생명나무는 우주의 중심이다.
1. 하나님의 목적에 따르면, 우주의 중심은 땅이고, 땅의 중심은 에덴동산이며, 에덴동산의 중심은

생명나무이다. 그러므로 우주는 생명나무에 초점이 맞추어져 있다.
2. 하나님과 사람 모두에게 생명나무보다 더 중심적이고 중요한 것은 없다 — 창 3:22, 계 22:14.

C. 신약은 그리스도께서 생명나무라는 상징의 성취이심을 계시한다 — 요 1:4, 15:5.
D. 요한복음에 계시된 모든 것을 포함하신 그리스도의 모든 방면은 생명나무의 결과이다 — 요 6:48,

8:12, 10:11, 11:25, 14:6.
E. 생명나무를 누리는 것이 하나님께서 구속하신 모든 사람의 영원한 몫일 것이다 — 계 22:1-2, 14.

1. 생명나무는 하나님께서 사람에 대해 태초부터 의도하셨던 것을 영원히 이룬다 — 창 1:26, 2:9.
2. 생명나무의 열매는 영원토록 하나님께서 구속하신 사람들의 음식이 될 것이다. 이 열매는 달마다

맺혀 언제까지나 신선할 것이다 — 계 22:2.

Ⅳ. 우리가 거듭났을 때, 그리스도는 그분 자신을 생명나무로서 우리 안에 심으셨다 — 요 1:12-13, 3:3,
5-6, 15, 11:25, 15:1, 5.
A. 우리는 우리의 실지적인 생활에서 생명나무의 노선 안에 있지 않고 선과 악의 지식나무의 노선 안에

있을지도 모른다 — 잠 16:25, 21:2.
B. 욥은 윤리의 영역에 있는 것을 추구했지만, 그리스도 안에 있는 믿는 이들인 우리는 하나님의 영역에

있는 것을 추구해야 한다 — 고전 15:28, 엡 3:16-21.
C. 우리는 일상생활에서 선과 악의 지식나무의 영역에 있지 않고, 생명 주시는 영의 영역에 있어야 한다

— 고전 15:45하, 롬 8:2.
D. 하나님의 의도는 우리를 허무시고 우리의 생명과 본성이신 그분 자신으로 우리를 재건축하시어, 우리

를 그분과 완전히 하나인 사람들이 되게 하시는 것이다 — 고후 1:9, 4:14.

© 2026 Living Stream Ministry



메시지 5

욥에 대한 하나님의 의도 — 
선한 사람이 하나님-사람이 됨

성경: 욥 1:1, 8, 2:3, 9, 27:5, 31:6, 42:5-6

Ⅰ. 성경 육십육 권은 오직 한 가지를 위해 있는데, 그것은 하나님께서 그리스도 안에서 그 영으로서 그분
자신을 우리의 생명과 본성과 모든 것으로 우리 안에 분배하심으로써 우리가 그리스도를 살고 그리스
도를 표현하도록 하는 것이다 — 엡 3:16-17상, 빌 1:21상.
A. 이것이 우리의 생활을 지배하는 원칙이어야 한다 — 요 6:57.
B. 실지적인 방면에서 이것이 우리의 누림을 위한 오늘날의 생명나무여야 한다 — 계 22:14.

Ⅱ. 욥은 온전하고 올곧고 순전한 자기 자신을 표현하는 선한 사람이었다 — 욥 27:5, 31:6, 32:1.
A. 온전한 것은 속사람과 관련이 있고, 올곧은 것은 겉사람과 관련이 있다 — 욥 1:1.
B. 욥은 순전한 사람이었다. 순전함은 온전하고 올곧은 것의 총체이다 — 욥 2:3, 9, 27:5, 31:6.

1. 욥에게 있어서 순전함이란 그의 존재의 총체적인 표현이었다.
2. 그는 성격적으로 온전하고 올곧았으며, 윤리적으로는 높은 수준의 순전함을 지니고 있었다.

C. 욥은 긍정적인 면에서는 하나님을 경외하였고 부정적인 것을 처리하는 면에서는 악에서 떠난 사람이
었다 — 욥 1:1.
1. 하나님은 사람이 다만 그분을 경외하거나 잘못된 일을 하지 않도록 사람을 창조하신 것이 아니다.

오히려 하나님은 사람이 그분을 표현하도록 그분의 형상대로 그분의 모양에 따라 사람을 창조하
셨다 — 창 1:26.

2. 하나님을 표현하는 것이 하나님을 경외하고 악에서 떠나는 것보다 더 뛰어난 것이다.
3. 욥이 자신의 온전함과 올곧음과 순전함을 통해 도달한 것들은 전적으로 허무한 것이었다. 그것은

하나님의 목적을 성취하지도, 하나님의 갈망을 만족시키지도 못하였다. 따라서 하나님은 사랑 안
에서 욥을 염려하셨다 — 욥 1:6-8, 2:1-3.

D. 오직 하나님만 욥에게 한 가지 부족이 있다는 것을 아셨는데, 그것은 욥 안에 하나님께서 계시지 않은
것이었다. 그러므로 하나님은 그분의 목적의 성취를 위해 욥이 그분을 표현하도록 그분을 얻기 원하
셨다 — 욥 42:5-6.

Ⅲ. 하나님의 의도는 욥이 하나님-사람이 되어 하나님 자신의 속성들을 표현하는 것이었다 — 욥 22:24-25,
38:1-3.
A. 하나님은 욥을 또 다른 영역 곧 하나님이라는 영역 안으로 이끄셔서, 욥이 자신의 온전함과 의와 순전

함을 통해 도달한 것들을 얻는 대신 하나님을 얻도록 하셨다 — 욥 42:5-6.
B. 욥에 대한 하나님의 의도는 그를 소모되게 하시고, 그가 온전함과 올곧음을 통해 최고 수준의 윤리 안

에서 도달하고 성취한 것들을 그에게서 벗겨 내시려는 것이었다 — 욥 31:6.
C. 하나님의 의도는 스스로 온전하고 올곧았던 타고난 욥을 허물어뜨리심으로써 하나님의 본성과 속성

들로 새롭게 된 욥을 건축하시려는 것이었다 — 욥 1:6-8, 2:3-6.
D. 하나님의 의도는 욥을 하나님의 사람, 곧 하나님의 체현이신 그리스도로 충만하여 하나님의 충만이

됨으로써 그리스도 안에서 하나님을 표현하는 사람으로 만드시려는 것이었다 — 딤전 6:11, 딤후 3:17.
E. 하나님께서 욥을 벗겨 내시고 소모되게 하신 것은 욥을 허물어뜨리심으로써 하나님께서 그분 자신으

로 욥을 재건축하실 수 있는 기초와 길을 얻으시어, 욥이 신격에서는 아니지만 생명과 본성에서 그분
과 똑같아져 하나님을 표현할 수 있는 하나님-사람이 되게 하시려는 것이었다 — 엡 3:16-21.



Ⅳ. 그리스도 안에서 하나님은 사람 안으로 조성되시고 사람은 하나님 안으로 조성되었으며, 하나님과
사람은 함께 연합되어 하나님-사람이라 불리는 한 실체가 되었다 — 마 1:21, 23, 눅 1:35, 딛 2:13,
딤전 2:5.
A. 많은 하나님-사람들 곧 하나님의 많은 아들들은 첫 번째 하나님-사람이신 그리스도의 증가이자 재

생산이자 복사판이자 연장이다 — 요 12:24, 히 2:10, 롬 8:29.
B. 하나님-사람은 하나님의 생명과 본성에 동참하여 생명과 본성에서 하나님과 하나 됨으로써 하나님

을 표현하는 사람이다 — 요 3:15, 벧후 1:4, 고전 6:17.
C. 하나님-사람은 하나님에게서 태어나, 하나님의 생명과 본성이 있는 하나님의 자녀가 되었다 — 요

1:12-13, 3:6.
1. 하나님-사람은 두 생명 곧 인간 생명과 신성한 생명, 그리고 두 본성 곧 인성과 신성을 소유하고

있다.
2. 하나님-사람은 생명-사람이다 — 요일 5:11-13, 롬 8:2, 6, 10-11.
3. 하나님-사람은 금-사람이다 — 출 25:11, 벧전 1:7, 계 3:18, 21:18하.

D. 하나님-사람은 하나님으로 조성되어 하나님을 그의 생명과 생명 공급과 모든 것으로 소유하고 있다.
따라서 하나님-사람은 사람이자 하나님이며, 하나님이자 사람이다 — 엡 3:16-17상.

E. 하나님-사람은 그리스도 안에 있는 새 창조물이자 하나님의 의이다 — 고후 5:17, 21.
F. 하나님-사람은 그의 온 존재로, 곧 그의 마음과 혼과 생각과 힘을 다하여 주님을 사랑한다 — 막

12:30.
G. 하나님-사람은 육체를 신뢰하지 않고, 자아를 부인하며, 영을 사용하여 그리스도를 산다 — 빌 3:3,

마 16:24, 딤전 4:7, 빌 1:21상.
H. 하나님-사람은 하나님의 말씀을 가지고 있고 하나님의 숨을 들이쉬는 하나님의 사람이다 — 딤전

6:11, 딤후 3:16-17.
I. 하나님-사람은 자신이 독립적인 한 개인이 아니라, 그리스도의 몸이자 한 새사람인 단체적인 하나

님-사람의 일부라는 것을 인식하고 있다 — 고전 12:12-13, 엡 4:16, 골 3:10-11.

© 2026 Living Stream Ministry


	B26ANCC01ko
	B26ANCC02ko
	B26ANCC03ko
	B26ANCC04ko
	B26ANCC05ko

